том І

История,

каноническое устройство и вероучение Православной Церкви











СОДЕРЖАНИЕ

- 9 Предисловие патриарха Московского и всея Руси Алексия II
- 11 Предисловие автора

#### РАЗДЕЛ І ИСТОРИЯ



#### глава і ПЕРВОЕ ТЫСЯЧЕЛЕТИЕ

- 17 1. Раннее христианство
- 17 Христос основатель Церкви
- 20 Апостольская община
- 28 Эпоха мученичества
- 32 Раннехристианская письменность

## 42 2. Эпоха Вселенских Соборов

- 42 Тринитарные споры
- 45 Христологические споры
- 52 Иконоборческий спор
- 56 Значение Вселенских Соборов в истории христианства
- 61 Богословская литература эпохи Вселенских Соборов
- 77 3. Становление монашества и аскетическая письменность
- 77 Становление монашества
- 82 Аскетическая письменность
- 87 4. Крещение славянских народов
- 5. Итоги первого тысячелетия

глава II ВТОРОЕ ТЫСЯЧЕЛЕТИЕ

- 99 1. Поздняя Византия
- 99 Великий раскол
- 106 Крестовые походы и Лионская уния
- 111 Церковная литература поздневизантийского периода. Исихазм и паламитские споры

Флорентийская уния и падение Византии.Православие под турецким игом

5

- 129 2. Православие на Руси
- 129 Православие в Киевской Руси
- 135 Православие в Московской Руси
- 150 Православие в Западной Руси. Брестская уния и ее последствия
- 154 3. Русская Церковь в синодальный период
- 154 Синодальная эпохав истории Русской Церкви
- 171 Русские духовные писатели синодального периода
- 187 Православие в русской культуре XIX века
- 209 Русская религиозная философия
- 224 4. Православие в XX веке
- 224 Гонения на веру в России
- 242 Русское рассеяние в XX веке
- 250 Возрождение Русской Православной Церкви
- 260 Древние восточные Патриархаты на современном этапе
- 263 Православие в Европе
- 272 Православие в Америке,Австралии и Азии
- 276 5. Православная Церковь на пороге третьего тысячелетия

#### РАЗДЕЛ II КАНОНИЧЕСКОЕ УСТРОЙСТВО



глава I КАНОНИЧЕСКАЯ СТРУКТУРА МИРОВОГО ПРАВОСЛАВИЯ

284 1. Формирование канонической структуры Православной Церкви. Принцип канонической территории

292 2. Современная каноническая структура Православной Церкви

297 3. Практическое применение принципа «канонической территории»

300 4. Расколы и разделения

глава II КАНОНИЧЕСКОЕ УСТРОЙСТВО РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ

305 1. Высшее церковное управление

305 Поместный Собор

307 Архиерейский Собор

309 Патриарх

312 Священный Синод

315 Московская Патриархия и синодальные учреждения

316 2. Епархии, экзархаты, автономные и самоуправляемые Церкви

319 3. Епархиальные и викарные архиереи

325 4. Приходы и приходское духовенство

329 5. Монастыри и монашество

331 6. Духовные учебные заведения

333 7. Церковный суд

СОДЕРЖАНИЕ 7

#### РАЗДЕЛ III **ВЕРОУЧЕНИЕ**



|     | источники                | 440 | Свойства Божии. Бог и зло |
|-----|--------------------------|-----|---------------------------|
|     | ПРАВОСЛАВНОГО            |     | Промысл Божий             |
|     | ВЕРОУЧЕНИЯ               | 446 | Любовь Божия<br>С         |
| ı   |                          | 451 |                           |
|     |                          | 455 |                           |
| 337 | 1. Писание и Предание    | 464 | Исхождение Святого Духа   |
| 343 | 2. Священное Писание     |     | ΓΛΑΒΑ III                 |
|     | в Православной Церкви    | l   | мир и человек             |
| 351 | 3. Состав Библии.        | 475 | 1. Творение               |
|     | Библейская критика       |     |                           |
|     |                          | 484 | 2. Ангелы                 |
| 359 | 4. Состав и авторитет    |     |                           |
|     | Предания. Святоотеческое | 493 | 3. Диавол и демоны        |
|     | наследие                 |     |                           |
|     |                          | 503 | 4. Человек                |
|     | ΓΛΑΒΑ ΙΙ                 | 503 | Первозданный человек      |
|     | БОГ                      | 511 | Тело, душа и ум           |
|     |                          | 524 | Грехопадение              |
| 367 | 1. Откровение личного    |     | и предопределение         |
|     | Бога. Богословие         |     | ко спасению               |
|     | и богопознание           |     |                           |
|     |                          |     | ΓΛΑΒΑ ΙV                  |
| 376 | 2. Бог в Ветхом Завете   |     | ХРИСТОС                   |
| 376 | Имя Божие и слава Божия  |     |                           |
| 385 | Дух Божий,               | 540 | 1. Боговоплощение         |
|     | Слово Божие,             |     |                           |
|     | Премудрость Божия        | 550 | 2. Христос —              |
| 387 | Пророчества о Мессии     |     | второй Адам               |
|     |                          |     | •                         |
| 391 | 3. Бог в Новом Завете    | 562 | 3. Две природы,           |
| 391 | Новый Завет —            |     | два действия, две воли    |
|     | новое откровение о Боге  |     |                           |
| 395 | Иисус Христос —          | 573 | 4. Страдания и смерть     |
|     | Бог воплотившийся        |     | Спасителя. Догмат         |
| 401 | Имя Иисуса               |     | искупления                |
| 408 | Святой Дух               |     |                           |
|     |                          | 585 | 5. Крест Христов          |
| 415 | 4. Бог в творениях Отцов |     |                           |
|     | Восточной Церкви         | 597 | 6. Сошествие во ад        |
| 415 | Непостижимость Бога      |     |                           |
| 418 | Единство и троичность    | 620 | 7. Воскресение Христово   |
| 424 | Троица: формирование     |     |                           |
| -   | догмата                  | 631 | 8. Спасение               |
| 430 | Имена Божии              |     | как обожение              |

|     | глава V<br>ЦЕРКОВЬ                               |     | іл авалі<br>ЭСХАТОЛОГИЯ             |
|-----|--------------------------------------------------|-----|-------------------------------------|
| 648 | 1. Единство Церкви. Тело<br>Христово             | 735 | 1. Смерть как переход<br>в вечность |
| 665 | 2. Святость Церкви.<br>Невеста Христова          | 743 | 2. Второе Пришествие<br>Христа      |
| 676 | 3. Соборность Церкви                             | 754 | 3. Всеобщее воскресение             |
| 686 | 4. Апостольство Церкви.<br>Иерархия и священство | 770 | 4. Страшный Суд                     |
| 705 | 5. Почитание святых                              | 777 | 5. Посмертное воздаяние             |
| 717 | 6. Богородица                                    | 797 | 6. «Новое небо»<br>и «новая земля»  |
|     |                                                  | 802 | Библиография                        |
|     |                                                  | 831 | Сокрашения                          |
|     |                                                  | 832 | Именной указатель                   |

## ПРЕДИСЛОВИЕ ПАТРИАРХА МОСКОВСКОГО И ВСЕЯ РУСИ АЛЕКСИЯ II

к первому изданию

7 августа 2007 г.

Возлюбленные о Господе братья и сестры!

Предпосылая эти строки книге епископа Венского и Австрийского Илариона «Православие», хотел бы, прежде всего, отметить своевременность ее появления. Необходимость в столь всеобъемлющем исследовании истории, учения и богослужения Православной Церкви давно назрела. Убежден, что выход в свет первого тома этой книги вызовет живой интерес у отечественного и зарубежного читателя.

Православие является одной из немногих религиозных конфессий, численность которых не уменьшается, а возрастает. Отрадно, что количество приходов, монастырей и духовных школ в России и других странах «постсоветского пространства», где после многих десятилетий гонений происходит полномасштабное возрождение церковной жизни, увеличилось в значительной степени.

Ныне Православная Церковь в России занимает подобающее ей место в жизни народа, оказывает мощное положительное влияние на многие сферы общественного бытия. Миллионы людей обрели в Церкви духовную родину. Церковь помогает людям найти нравственные ориентиры, ибо на протяжении веков она защищает те ценности, на которых зиждется стабильность и духовное здоровье нации, семьи и отдельного человека.

Храмы сегодня доступны для каждого, в изобилии издается религиозная литература, в свободной продаже имеются иконы и репродукции с них, по телевидению транслируются богослужения, по радио звучат проповеди священнослужителей и архипастырей, на компакт-дисках распространяется церковная музыка.

Но тем не менее для многих — как в нашем Отечестве, так и за рубежом — Православие остается загадкой. Чему учит Православная Церковь? Какова ее история и как она связана с современностью? Каковы основы православного богословия? По каким правилам совершается богослужение в православном храме? В чем смысл иконы? Какие принципы лежат в основе церковного искусства?

На эти и многие другие вопросы призвана ответить настоящая книга. Речь в ней не только об истории и современном бытии Православной Церкви, но и о Православии как таковом — как о богословской, этической и мировоззренческой системе, как об образе жизни и образе мысли.

Автор книги не понаслышке знаком с богатством богословского и литургического Предания Православной Церкви. Получив разностороннее образование, епископ Иларион стал автором многочисленных монографий и статей на богословские и церковно-исторические темы, переводов с древних языков, духовно-музыкальных произведений. Многолетнее служение Матери-Церкви, богатый опыт творческой деятельности и широкий кругозор позволяют ему представить Предание Православной Церкви во всем его многообразии.

Выражаю надежду на то, что книга увидит свет не только на русском, но и на других языках.

Преосвященному автору желаю помощи Божией в дальнейших архипастырских и научно-богословских трудах во благо Православной Церкви и народа Божия, а читателям — углубленного и вдумчивого знакомства с Православной Церковью, которая есть «Церковь Бога живого, столп и утверждение истины» (1 Тим 3, 15).

Патриарх Московский и всея Руси Алексий II (†2008 г.)

### ПРЕДИСЛОВИЕ АВТОРА

Настоящая книга представляет собой первый том задуманного автором подробного систематического изложения истории, канонического устройства, вероучения, нравственного и социального учения, богослужения и духовной жизни Православной Церкви.

Основная идея данного труда заключается в том, чтобы представить православное христианство как цельную богословскую, литургическую и мировоззренческую систему. В этой системе все элементы взаимосвязаны: богословие основано на литургическом опыте, из литургии и богословия вытекают основные характеристики церковного искусства, включая икону, пение, храмовую архитектуру. Богословие и богослужение влияют на аскетическую практику, на личное благочестие каждого отдельного христианина. Они влияют на формирование нравственного и социального учения Церкви, ее догматического учения и канонического устройства, ее богослужебного строя и социальной доктрины. Поэтому обращение к истории, к истокам будет одним из лейтмотивов настоящей книги.

Данная книга охватывает широкий круг тем, относящихся к истории и современному бытию Православной Церкви. Книга содержит множество цитат из творений отцов Церкви, из литургических и исторических памятников, из трудов современных богословов. В то же время книга не претендует на то, чтобы исчерпать поднимаемые в ней темы: это не энциклопедия, не словарь и не справочное пособие. Это попытка осмысления Православия во всем его многообразии, в его историческом и современном бытии, — осмысления через призму собственного восприятия автора.

Книги под названием «Православие» имеются в арсенале русской богословской мысли: укажем хотя бы на труды епископа Варнавы (Беляева), протоиерея Сергия Булгакова и Павла Евдокимова. Эти книги вносят несомненный и важный вклад в понимание православного Предания, однако в каждой из них отразились

личные пристрастия авторов, особенности среды их формирования и эпохи, в которую они жили. В настоящее время ни одна из этих книг, на наш взгляд, не может служить адекватным систематическим введением в Православие.

Существует также немало книг о Православии, написанных западными богословами. Классическим введением в историю, богословие, богослужение и духовность Православной Церкви стала книга епископа (ныне митрополита) Диоклийского Каллиста (Уэра) «Православная Церковь». Эта книга, выдержавшая несколько переизданий и переведенная с английского оригинала на целый ряд других европейских языков, рассчитана на читателя, мало знакомого с Православием, в частности на представителей инославных христианских конфессий.

Автору настоящих строк принадлежит книга «Таинство веры», представляющая собой попытку осмысления православного богословия на основе творений святых отцов и литургического Предания Церкви. Эта книга неоднократно переиздавалась в России и за рубежом, однако и она имеет вводный характер и рассчитана скорее на начинающих, чем на «преуспевших».

Особенностью настоящего труда и его отличием от названных вводных книг является стремление к достаточно подробному и объемному представлению материала. Адресатом книги является читатель, уже ознакомившийся с «азами» Православия и желающий углубить свои знания, а главное — привести их в систему. Книгу характеризует неспешный ритм повествования, требующий терпеливого и вдумчивого чтения.

Первый раздел настоящего, первого тома книги представляет собой краткое изложение исторического пути Православной Церкви, насчитывающего почти двадцать столетий. В течение первых десяти веков по Рождестве Христовом у христиан Востока и Запада была общая история, однако после «великого раскола» XI века Восточная и Западная Церкви пошли разными путями.

По истории Православной Церкви написано достаточное количество исследований на русском языке. Существует обширная литература, посвященная отдельным периодам жизни Православной Церкви, отдельным персоналиям, истории догматических движений и богословских споров, монашества и богослужения. История Русской Православной Церкви получила широкое и многообразное освещение в трудах отечественных и зарубежных ученых. К уже написанному и сказанному трудно добавить что-то принципиально новое, если речь идет не о специальном исследовании, а об историческом очерке общего характера, каковым является настоящий раздел.

И все же без такого очерка невозможно написать книгу о Православии. Поэтому, прежде чем говорить о современном положе-

нии Православной Церкви, необходимо выделить некоторые ключевые моменты ее истории и упомянуть о некоторых наиболее значимых персоналиях.

Второй раздел настоящего тома посвящен каноническому устройству Православной Церкви. Краткий исторический очерк освещает возникновение и развитие епархиальных структур, митрополий и Патриархатов на христианском Востоке. Далее говорится о современной структуре мирового Православия. Отдельно рассматривается каноническая структура Русской Православной Церкви.

Третий раздел данного тома посвящен вероучению Православной Церкви. При подготовке этого раздела в качестве основных источников использовано Священное Писание Ветхого и Нового Заветов и творения отцов и учителей Церкви с І по XIV века. При этом предпочтение отдается восточным отцам; мнения западных церковных авторов приводятся чаще всего в качестве сравнительного материала. Такой выбор источников сознателен: он основан на том факте, что именно творения восточных отцов легли в основу вероучительного Предания Православной Церкви.

Первая глава раздела посвящена источникам православного вероучения, включая Священное Писание, постановления Вселенских и Поместных Соборов, творения отцов и учителей Церкви, памятники литургической поэзии. В последующих трех главах излагается православное учение о Боге, творении и человеке. Отдельные главы посвящены изложению православной христологии, экклезиологии и эсхатологии.

Излагая православное вероучение, мы не ставили перед собой задачу написать еще один учебник по догматическому богословию в дополнение к уже существующим. Некоторые аспекты вероучительного предания изложены нами более подробно, другие менее. В то же время мы стремились представить православное вероучение как когерентную богословскую систему, в которой основные вопросы бытия нашли свое осмысление.

Значительная часть цитат из произведений отцов Церкви, включенных в настоящую книгу, дана в нашем собственном переводе с греческого или сирийского языков. Во многих случаях мы также пользовались существующими русскими переводами, редактируя их по мере необходимости. Однако далеко не во всех случаях нам удалось сверить переводы цитируемых текстов с оригиналом.

Второй том настоящего исследования, находящийся в работе, будет посвящен богослужению, Таинствам и обрядам Православной Церкви, а также церковному искусству, включая пение и иконопись.

Третий том будет посвящен нравственному, социальному, аскетическому и мистическому учению Православной Церкви. В нем будут также рассмотрены взаимоотношения Православной Церкви с инославием, другими религиями, секулярным миром<sup>1</sup>.

+Епископ Венский и Австрийский Иларион Вена, 1 августа 2007 года

## ΡΑ3ΔΕΛ Ι

# ИСТОРИЯ

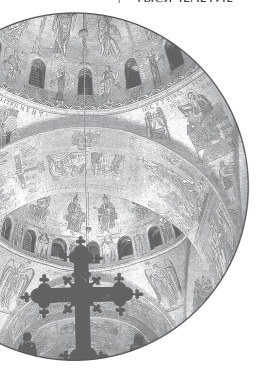
Глава I

ПЕРВОЕ

ТЫСЯЧЕЛЕТИЕ

Глава II

ВТОРОЕ ТЫСЯЧЕЛЕТИЕ





## 1. РАННЕЕ ХРИСТИАНСТВО

#### ХРИСТОС — ОСНОВАТЕЛЬ ЦЕРКВИ

истоков христианской истории стоит неповторимая и загадочная личность Иисуса Христа — Человека, Который объявил Себя Сыном Божиим. Конфликт вокруг личности и учения этого Человека начался еще при Его жизни и продолжается уже почти двадцать веков. Одни признают Его Богом воплотившимся, другие — пророком, незаслуженно возвеличенным Своими учениками, третьи — выдающимся учителем нравственности, четвертые утверждают, что такого Человека вообще не было. Иисус не оставил после Себя никаких писаний, никакого видимого доказательства Своего присутствия на земле. Осталась лишь группа учеников, которую Он назвал Церковью.

Церковь синонимична христианству: невозможно быть христианином и не быть членом Церкви. «Христианства нет без Церкви»<sup>1</sup>, — пишет священномученик Иларион (Троицкий). «Христианство есть Церковь»<sup>2</sup>, — говорит протоиерей Георгий Флоровский. Христианство никогда не существовало без Церкви и вне Церкви. Последовать за Христом всегда означало вступить в общину Его учеников, стать христианином всегда означало стать членом Тела Христова:



Христос Пантократор Синай. VI—VII в.

Христианство существовало с самого начала как корпоративная реальность, как община. Быть христианином означало принадлежность к общине. Никто не мог быть христианином сам по себе, как отдельный индивидуум, но только совместно с «братиями», только в совокупности с ними. Unus Christianus — nullus Christianus (один христианин — не христианин). Личные убеждения и даже жизненный уклад еще не делают человека христианином. Христианское существование предполагает и подразумевает включенность, членство в общине<sup>3</sup>.

- 1 Иларион (Троицкий). Христианства нет без Церкви. С. 192.
- 2 Флоровский. Дом Отчий. С. 10. Курсив автора.
- 3 | Его же. Церковь: ее природа и задача. С. 188.

Пастырь добрый Мавзолей Галлы Плацидии. Равенна. V в.



Христианство несводимо ни к нравственному учению, ни к богословию, ни к каноническим правилам, ни к богослужению. Не является оно и совокупностью всего перечисленного. Христианство есть откровение личности Богочеловека-Христа через Его Церковь:

> В Церкви содержится и преподается учение, «догматы Божии», предлагается «правило веры», чин и устав благочестия. Но сама Церковь есть нечто неизмеримо большее. Христианство есть не только учение о спасении, но само спасение, единожды совершенное Богочеловеком... В православном сознании Христос есть прежде всего Спаситель, — не только «Учитель благий» и не только Пророк, но более всего — Царь и Первосвященник, «Царь мира и Спас душ наших». И спасение заключается не столько в благовестии Царствия Небесного, сколько именно в Богочеловеческом лике Самого Господа и в деле Его, в Его «спасительной страсти» и «Животворящем Кресте», в Его смерти и воскресении<sup>4</sup>.

Церковь является хранительницей учения Христа и продолжательницей Его спасительного дела. Она — место живого присутствия Христа, вместилище Его благодати. Но не столько Церковь спасает людей посредством благодати Христовой, сколько Христос спасает людей посредством Церкви. Через Церковь Христос продолжает Свое спасительное дело, которое, совершившись один раз в прошлом, не перестает совершаться в настоящем. Не однажды только преподал Он Своим ученикам Тело и Кровь Свои,

§1 PAHHEE XPИСТИАНСТВО

но всегда преподает их верным в Таинстве Евхаристии. Не однажды спас Он человечество Своим крестным страданием, смертью и воскресением, но всегда спасает. И Церковь воспринимает события из жизни Христа не как факты прошлого, но как события непреходящего значения, не имеющие конца во времени.

Именно поэтому в богослужениях, посвященных событиям из жизни Христа, столь часто употребляется слово «днесь» (сегодня): «днесь Христос в Вифлееме раждается от Девы»5, «днесь Владыка твари предстоит Пилату»6, «днесь спасение миру бысть, поем Воскресшему из гроба»<sup>7</sup>. Здесь мы имеем дело не просто с церковной риторикой: Церковь — это вечно длящееся «днесь», никогда не прекращающееся откровение Иисуса Христа как Бога и Спасителя. Жизнь, страдания, смерть и воскресение Христа актуализируются в опыте Церкви: вновь и вновь переживает она эти этапы Божественного домостроительства. И через Церковь христиане приобщаются не только к учению Христа, не только к Его благодати, но и к Его жизни, смерти и воскресению. Спасение, совершенное Христом, становится реальностью для верующего, а события из жизни Христа — фактами собственной духовной биографии христианина, который через Церковь опытно приобщается к Христу, лично узнает Его.

Православные христиане с благоговением читают Новый Завет как собрание книг, повествующих о жизни и учении Христа, об основании Им Церкви и о первых годах ее исторического бытия. Но они не считают, что Церковь, основанная Христом две тысячи лет назад, была чем-то принципиально иным в сравнении с той Церковью, членами которой они являются сегодня. Христос с той же полнотой открывает Себя верующим через сегодняшнюю Церковь, с какой Он открывал Себя Своим ученикам: Его присутствие не умалилось, Его благодать не оскудела, Его спасительная сила не иссякла и не убавилась.

Канон Нового Завета включает четыре Евангелия — от Матфея, Марка, Луки и Иоанна. Первые три Евангелия в науке называются «синоптическими», потому что в них много сходного, местами текстуально идентичного материала, они подчинены одной и той же хронологической последовательности и описывают в основном одни и те же события. Четвертое Евангелие стоит особняком — оно написано как бы в дополнение к первым трем и останавливает внимание читателя не столько на чудесах и притчах Христа, сколько на богословском смысле Его жизни и учения.

Между евангелистами имеются некоторые разногласия: например, Матфей рассказывает об исцелении двух бесноватых

- 5 Минея Праздничная. Рождество Христово. Утреня. Стихира на хвалитех.
- 6 | Триодь Постная. Великая Пятница. Вечерня. Стихира на «Господи, воззвах».
- 7 Октоих. Воскресенье 1, 3, 5, 7-го гласа. Утреня. Тропарь по славословии.

20

(Мф 8, 28-34), а в параллельных повествованиях Марка и Луки говорится об исцелении одного бесноватого; свидетельства четырех евангелистов о посещении женами-мироносицами пустого гроба после воскресения Христа разнятся в деталях. Однако все эти и подобные разногласия объясняются тем, что об одних и тех же событиях писали разные люди, из которых одни были очевидцами событий, другие рассказывали о них с чьих-то слов, повествования составлялись много лет спустя после описываемых событий. Наличие небольших разногласий лишь увеличивает достоверность рассказа евангелистов, свидетельствуя о том, что между ними не было сговора. Что же касается разногласий по существу, то таких между евангелистами нет.

Слово «Церковь» упоминается в Евангелиях лишь однажды, но это упоминание имеет ключевое значение для развития христианского учения о Церкви. В Евангелии от Матфея рассказывается о том, как, проходя через страны Кесарии Филипповой, Иисус спросил Своих учеников: За кого люди почитают Меня..? Ученики ответили: Одни за Иоанна Крестителя, другие за Илию, а иные за Иеремию или за одного из пророков. Иисус спросил: А вы за кого почитаете Меня? Петр ответил: Ты - Христос, Сын Бога Живаго.Тогда Иисус сказал ему..: блажен ты, Симон, сын Ионин, потому что не плоть и кровь открыли тебе это, но Отец Мой, Сущий на небесах. И Я говорю тебе: ты — Петр, и на сем камне Я создам *Церковь Мою, и врата ада не одолеют ее* (Мф 16, 13–18).

Этот рассказ получил различное толкование в христианских Церквах Востока и Запада. На Западе подчеркивалась роль Петра как главы апостольской общины, как наместника Христа на земле, передавшего свое первенство епископам Рима. На Востоке получило распространение толкование, согласно которому Церковь основана на вере в Божество Иисуса Христа, исповеданием которой были слова Петра<sup>8</sup>. Сам апостол Петр в своем Первом послании настаивает на том, что краеугольным камнем Церкви является Христос (см.: 1 Пет 2, 4).

#### АПОСТОЛЬСКАЯ ОБЩИНА

Община учеников Христовых была той первоначальной Церковью, в которой ученики усваивали Божественное откровение из уст воплотившегося Бога Слова. Именно в усвоении этого опыта и состояло ученичество апостолов. Они называли Иисуса «Учителем» и «Господом», и Христос принимал это как должное: Вы называете Меня Учителем и Господом и правильно говорите, ибо Я точно то (ин 13, 13). Задачу учеников Он определял прежде всего как подражание Ему. Умыв ноги ученикам на Тайной Вечери, Христос сказал им: Если Я, Господь и Учитель, умыл ноги вам, то и вы должны умывать ноги друг другу. Ибо Я дал вам пример, чтоб и вы делали то же, что Я (ин 13, 14–15). Сознавая Свое учительское достоинство, Христос говорил: Ученик не выше учителя, и слуга не выше господина своего: довольно для ученика, чтобы он был, как учитель его, и для слуги, чтобы он был, как господин его (Мф 10, 24–25). В то же время Он подчеркивал, что Его ученик — это не слуга и не раб своего Учителя; это скорее Его друг и сотаинник: Я уже не называю вас рабами, ибо раб не знает, что делает господин его; но Я назвал вас друзьями, потому что сказал вам все, что слышал от Отца Моего (Ин 15, 15).



Умовение ног апостолам Монастырь Осиос Лукас. Греция. XI в.

Отношение Христа к ученикам отличается от Его отношения к простому народу. Народ Он учит притчами, говорит людям не все, что мог бы сказать ученикам, некоторые вещи скрывает от него. Ученикам же Он доверяет великие и сокровенные тайны Царствия Небесного:

И, приступивши, ученики сказали Ему: для чего притчами говоришь им? Он сказал им в ответ: для того, что вам дано знать тайны Царствия Небесного, а им не дано; ибо кто имеет, тому дано будет и приумножится; а кто не имеет, у того отнимется и то, что имеет; потому говорю им притчами, что они видя не видят, и слыша не слышат, и не разумеют... Ваши же блаженны очи, что видят, и уши ваши, что слышат; ибо истинно говорю вам, что многие пророки и праведники желали видеть, что вы видите, и не видели, и слышать, что вы слышите, и не слышали (мф 13, 10–17).

Ученики Христовы были той Церковью, которую Иисус Христос собрал на Тайной Вечери и которой преподал Свои Тело и Кровь под видом хлеба и вина. Это событие, описанное тремя евангелистами и апостолом Павлом (см.: Мф 26, 26–29; Мк 14, 22–25; Лк 22, 19–20; 1 Кор 11, 23–25), положило начало Церкви как евхаристической общине. После воскресения Христова апостолы, по завету Спасителя, в каждый первый день недели, который они назвали «днем Господним», собирались для совершения Евхаристии.

На Тайной Вечери Христос дал ученикам ту заповедь, которая легла в основу нравственного учения христианской Церкви: Заповедь новую даю вам, да любите друг друга; как Я возлюбил вас, так и вы да любите друг друга; по тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою (Ин 13, 34–35). Эта заповедь с особой силой раскрыта в Посланиях апостола и евангелиста Иоанна Богослова, получившего в православной традиции наименование «апостола любви»: